
Seminario del Grupo de Trabajo sobre Autoritarismos y Educación (22 de noviembre de 2025) 

 
1 

 



Seminario del Grupo de Trabajo sobre Autoritarismos y Educación (22 de noviembre de 2025) 

 
2 

 

Juri Meda 
(Universidad de Macerata – Italia) 

 

FASCISMO Y ANTIFASCISMO 
ACTUALIDAD DE DOS CATEGORÍAS POLITOLÓGICAS PARA LA EDUCACIÓN  

DEMOCRÁTICA EN EL SIGLO XXI: REFLEXIONES A PARTIR DEL CASO ITALIANO 
 
 

1. PREÁMBULO 

El asesinato de Charlie Kirk —asesinado durante un encuentro público en la Utah Valley 

University el pasado 10 de septiembre— ha vuelto a poner de relieve en la escena política 

internacional la histórica oposición ideológica entre las dos categorías politológicas que 

dominaron la escena política mundial durante el siglo XX: el fascismo y el antifascismo.  

Kirk era un influencer conservador y activista del movimiento MAGA en Estados Unidos. Fundó 

Turning Point USA, una organización que tiene como objetivo apoyar y difundir ideas 

conservadoras en las escuelas y universidades de Estados Unidos: individualismo en lugar de 

solidaridad interpersonal y asistencia pública, identidad nacional en lugar de multiculturalismo, 

fe en lugar de relativismo ético.  

Varios casquillos recuperados de un rifle encontrado cerca de la escena del crimen tenían 

mensajes grabados; entre ellos, el más explícito, la frase «Hey fascist! Catch!» (¡Eh, fascista! 

¡Toma!). Tras este episodio, el presidente de los Estados Unidos, Donald Trump, declaró en 

Truth su intención de declarar al movimiento Antifa —del que se acusaba de formar parte al 

joven de 22 años Tyler Robinson, detenido por el asesinato— como organización terrorista. 

Algunos expertos plantearon inmediatamente dudas sobre la validez jurídica de dicha medida, 

subrayando que el movimiento Antifa no es una organización estructurada, sino un movimiento 

ideológico descentralizado sin algun liderazgo formal. 

A pesar de ello, el 22 de septiembre de 2025, Trump promulgó la orden ejecutiva titulada 

Designating Antifa as a Domestic Terrorist Organization, en la que acusaba al movimiento 

antifascista de describir los principios fundamentales estadounidenses como «fascistas» para 

justificar y alentar actos de revuelta violenta. El presidente estadounidense citaba entre los 

antedichos principios fundamentales el apoyo a las fuerzas del orden y el control de las 

fronteras, omitiendo increíblemente la separación de poderes, la soberanía popular, la igualdad 

de los ciudadanos ante la ley y la protección de los derechos y libertades fundamentales.  

En la orden ejecutiva se lee: «Esta mentira antifascista se ha convertido en el grito de guerra 

utilizado por los terroristas internos para lanzar un ataque violento contra las instituciones 

democráticas, los derechos constitucionales y las libertades fundamentales estadounidenses. 



Seminario del Grupo de Trabajo sobre Autoritarismos y Educación (22 de noviembre de 2025) 

 
3 

 

Los hilos conductores que animan este comportamiento violento incluyen el antiamericanismo, 

el anticapitalismo y el anticristianismo; el apoyo al derrocamiento del Gobierno de los Estados 

Unidos; el extremismo en materia de migración, raza y género; y la hostilidad hacia quienes 

tienen opiniones tradicionales sobre la familia, la religión y la moralidad». 

Esta decisión deja sobre la mesa una cuestión fundamental: ¿las opiniones expresadas por 

Charlie Kirk eran realmente fascistas? Y si realmente lo eran, ¿tenían derecho a ser 

manifestadas públicamente en una sociedad basada en principios democráticos? ¿Es ilimitada 

la libertad de expresión y de pensamiento en una sociedad democrática? Sabemos que no es 

así. Esa puede estar sujeta a restricciones para proteger otros derechos e intereses, como el 

honor, la reputación y las buenas costumbres. ¿Puede estarlo también para proteger la propia 

democracia? Si es así, ¿se puede acusar a un gobierno que no sanciona la manifestación 

pública de esas ideas? Y si es justo que Tyler Robinson —como es sacrosanctamente justo— 

sea juzgado por el asesinato político que cometió, ¿es justo que también se prohíban las 

ideas en nombre de las cuales cometió ese acto atroz, ya que están en consonancia con 

los principios mismos en los que se basa una democracia? Son innumerables las preguntas 

que surgen de esta épisodio.  

La expresada en la orden ejecutiva promulgada el 22 de septiembre de 2025 es —por tanto— 

la definición que da del antifascismo el actual Gobierno de los Estados Unidos de América. Pero 

en ese país el antifascismo no siempre se ha considerado una organización terrorista.  

El presidente Franklin Delano Roosevelt —coincidiendo con el auge de los totalitarismos de 

derecha en toda Europa a finales de los años treinta— decidió poner fin a la política aislacionista 

que había caracterizado durante mucho tiempo la política exterior de los Estados Unidos desde 

los años veinte. Roosevelt definió el antifascismo como una causa por la que luchar a nivel 

internacional con el fin de defender la democracia contra los regímenes totalitarios. En el 

discurso pronunciado el 23 de septiembre de 1944, Roosevelt afirmó: «La victoria del pueblo 

estadounidense y sus aliados será una victoria contra el fascismo y la calle sin salida del 

despotismo que este representa». 

Si esto es cierto, ¿cómo se pasó de una concepción del antifascismo como la expresada en 

1940 por Roosevelt a la incluida en 2025 en la orden ejecutiva firmada por Trump? ¿El 

antifascismo es un antídoto contra el despotismo o una organización terrorista? ¿En qué 

consiste realmente el antifascismo?  

 

2. FASCISMO Y ANTIFASCISMO ENTRE AYER Y HOY 

Más allá de nuestras convicciones políticas personales, es nuestro deber —como «científicos 

de los cambios que se han producido en las sociedades humanas a lo largo del tiempo» (según 



Seminario del Grupo de Trabajo sobre Autoritarismos y Educación (22 de noviembre de 2025) 

 
4 

 

la definición dada por Marc Bloch en 1945 en su Apología de la historia)— comprender cómo y 

por qué un concepto ha podido cambiar tan sustancialmente en el transcurso de 80 años.  

Para profundizar en estas cuestiones, me gustaría resumir las reflexiones del escritor e 

intelectual Pier Paolo Pasolini durante una entrevista realizada por Massimo Fini en 1974 

(L’antifascismo come genere di consumo, in L’Europeo, 26 dicembre 1974, n.52, pp.44-46). En 

esa ocasión, Pasolini denunció «el fascismo del antifascismo», es decir, un antifascismo 

hipócrita, fuera de lugar y fuera de tiempo, que se limita a condenar un fascismo arcaico y ya 

inexistente, desviando la atención del verdadero fascismo moderno, identificado por Pasolini 

con la sociedad de consumo. Esta última es vista como un poder homologador y totalitario 

que destruye las identidades culturales y crea un conformismo de masas, más insidioso que el 

fascismo histórico. Este tipo de antifascismo es a menudo ingenuo y superficial, porque se 

centra en un «enemigo arqueológico» que ya no puede infundir miedo, evitando así afrontar 

el verdadero fascismo del presente. Este nuevo fascismo no necesita camisas negras ni 

símbolos, sino que opera a través de un poder «sin rostro» y «sin nombre», que moldea las 

vidas y las conciencias. En este nuevo contexto —continuaba Pasolini—, resulta difícil distinguir 

entre fascistas y antifascistas, porque el conformismo de masas ha anulado las diferencias de 

pensamiento e identidad. Era 1974 cuando se pronunciaron estas palabras.  

El tema del «totalitarismo sin rostro» que se propaga en la sociedad contemporánea fue 

retomado unos años más tarde por otro escritor e intelectual italiano, conocido en todo el 

mundo: Umberto Eco. En la conferencia que presentó en un simposio celebrado el 25 de abril 

de 1995 en la Columbia University, Eco defendió la existencia de un «Ur-fascismo» o 

«fascismo eterno», que se materializaba en el populismo, el rechazo de la crítica y el miedo a 

la diversidad. Estaba convencido de que este «fascismo latente» podía volver, bajo nuevas 

formas. Eco: «El Ur-fascismo sigue entre nosotros, a veces vestido de civil. Sería tan cómodo 

para nosotros que alguien se presentara en la escena mundial y dijera: «¡Quiero reabrir 

Auschwitz! ¡Quiero que las camisas negras vuelvan a desfilar por las plazas italianas!»». Por 

desgracia, la vida no es tan fácil. El «Ur-fascismo» puede volver bajo la apariencia más 

inocente. Nuestro deber es desenmascararlo y señalar cada una de sus nuevas formas, 

cada día, en todas partes del mundo». 

No creo que sea casualidad que entre los primeros en denunciar el carácter mutagénico de la 

ideología fascista en la sociedad posmoderna —según la definición que dio en 1974 el 

filósofo francés Jean-François Lyotard en su ensayo sobre la economía libidinal— se 

encontraran precisamente dos intelectuales italianos, dadas las profundas heridas que el 

fascismo había dejado en el Volksgeist italiano, es decir, el «espíritu del pueblo» que se 

manifiesta a través de su forma de interpretar y reinterpretar su propia cultura, su propia historia 

y su propio patrimonio ético y de valores.  



Seminario del Grupo de Trabajo sobre Autoritarismos y Educación (22 de noviembre de 2025) 

 
5 

 

Hablo deliberadamente del carácter mutagénico de la ideología fascista tomando prestado un 

concepto utilizado en química para definir la capacidad de una sustancia, mezcla o agente físico 

de causar alteraciones genéticas que pueden transmitirse a las generaciones posteriores. Estos 

agentes son capaces de dañar el material genético, influyendo en la transmisión de los 

caracteres hereditarios. Sin embargo —dejando de lado esta metáfora— si la ideología 

fascista en la sociedad posmoderna ya no se manifiesta con las mismas características 

que la distinguían en los años treinta del siglo XX, ¿cómo podemos reconocerla y 

desenmascararla, como ya nos invitaba a hacer Umberto Eco en 1995? 

Eco también intentó enumerar las características fundamentales que permitirían 

desenmascarar el «fascismo eterno». «Estas características no pueden sistematizarse en un 

sistema; muchas se contradicen entre sí y son típicas de otras formas de despotismo o 

fanatismo. Pero basta con que una de ellas esté presente para que se coagule una nebulosa 

fascista». La primera característica es el culto a la tradición, en la convicción de que no puede 

haber avance del conocimiento, ya que la verdad ha sido anunciada de una vez por todas y solo 

podemos interpretar su mensaje, sin buscar más. De ello se deriva el rechazo de la 

modernidad, que genera una crítica constante al racionalismo, considerado dogmático, un 

escepticismo intelectual que degenera en paranoia colectiva y produce una sensación de 

precariedad y ausencia de puntos de referencia estables. Tras la COVID, el Instituto Italiano de 

Estadística observó en sus informes anuales una disponibilidad cada vez mayor a creer en 

supersticiones premodernas, prejuicios anticientíficos, tecnofobias, teorías infundadas y 

especulaciones conspirativas. La obsesión por las conspiraciones es otro indicador 

fundamental. A principios del siglo XXI, tuvo gran repercusión en Europa la teoría de la 

conspiración elaborada por el negacionista austriaco Gerd Honsik, que denunciaba el flujo 

migratorio cada vez más intenso desde el continente asiático y africano hacia Europa, deseado 

e incentivado por élites no mejor especificadas con el fin de crear un «rebaño multiétnico sin 

cualidades y sin conciencia» que sustituya a las poblaciones europeas y sea más «fácilmente 

manipulable». Estas teorías son la base del pensamiento de numerosas formaciones de 

extrema derecha que han resurgido en toda Europa.  

Otra característica fundamental del «fascismo eterno» es la no aceptación de la crítica: el 

desacuerdo es traición, no un instrumento de mejora colectiva a través de la evaluación de las 

opiniones ajenas y la posible creación de una síntesis común. El desacuerdo es además signo 

de diversidad, de falta de homologación al pensamiento dominante. Esto acaba generando 

miedo a las diferencias y desprecio por los débiles y los diferentes, los otros.  

Creo que todos, al escucharme resumir las características del «fascismo eterno» según 

Umberto Eco, han encontrado más de un paralelismo con la realidad que pueden observar cada 

día a su alrededor.  



Seminario del Grupo de Trabajo sobre Autoritarismos y Educación (22 de noviembre de 2025) 

 
6 

 

El lento vaciamiento del significado más profundo de la democracia representativa, la cada 

vez menor participación activa de todos los ciudadanos en la vida civil y política del Estado del 

que forman parte integrante, la propagación patológica de comportamientos individualistas, 

hedonistas y narcisistas, las discriminaciones hacia las minorías étnicas y religiosas, las 

oligarquías codiciosas que solo persiguen sus propios intereses particulares (el economista 

pos-keynesiano Yanis Varoufakis ha hablado recientemente de «tecno-feudalismo»), la 

tentación autoritaria y la renuncia a un debate abierto entre opiniones diferentes con el fin de 

lograr una mejora colectiva. Estas son las peligrosas señales que todos percibimos hoy y que 

nos hacen mirar con creciente preocupación el futuro de la democracia.  

Pero, ¿cómo podemos defendernos de todo esto? ¿Cómo comprender dónde se esconde 

realmente el fascismo y cómo volver a combatirlo eficazmente? Pasolini —como hemos leído— 

decía que basar los supuestos de la actualidad del antifascismo, es decir, su razón de ser 

en el presente, en un «enemigo arqueológico», muerto y enterrado, que ya no puede 

generar miedo, era ineficaz y sin sentido. Era necesario afrontar el nuevo fascismo actual y 

mostrar sus nefastas consecuencias para la sociedad. 

Si el fascismo cambia, también debe cambiar el antifascismo; de lo contrario corre el riesgo 

de seguir luchando contra un fantasma que ya no existe, aunque sin duda sigue rondando entre 

nosotros. Hemos dicho que el fascismo, como régimen basado en el autoritarismo y la limitación 

de las libertades individuales, es la antítesis de la democracia. En este caso, ¿una sociedad 

democrática basada en el pluralismo político y el respeto de las libertades individuales tiene el 

deber de respetar también la opinión de quienes se declaran abiertamente fascistas?  

 

3. EL CASO ITALIANO 

La Constitución italiana prohíbe la reorganización del partido fascista. La ley italiana 

castiga la apología del fascismo a través de la «exaltación de exponentes, principios, hechos o 

métodos del fascismo» y persigue a quienes promueven asociaciones, movimientos o grupos 

que tienen como objetivo la reorganización del partido fascista disuelto. Sin embargo, el 7 de 

octubre de 2025, 700 neo-fascistas conmemoraron en Predappio el 103.º aniversario de la 

Marcha sobre Roma, que supuso el inicio del régimen fascista. El 27 de abril de 2025, en 

Dongo, un centenar de neo-fascistas se reunieron para rendir homenaje a Benito Mussolini y a 

los jerarcas nazis capturados y fusilados mientras intentaban huir a Suiza. Podría continuar con 

otros infinitos ejemplos, pero no lo haré. Porque el objeto de la controversia no es si se respeta 

o no la ley, sino si el medio más eficaz para evitar la difusión de la ideología fascista es a través 

de medidas legislativas. A la vista de los episodios enumerados anteriormente, es evidente que 

la ley consagra un principio fundamental, que, sin embargo, debe sustanciarse en 

comportamientos colectivos y prácticas sociales concretas. 



Seminario del Grupo de Trabajo sobre Autoritarismos y Educación (22 de noviembre de 2025) 

 
7 

 

El antifascismo ya no puede permitirse el lujo de centrarse únicamente en los símbolos, por 

muy importantes que sean. No basta con prohibir la apología del fascismo del pasado. No basta 

con sentir un vago malestar cuando se asiste a una concentración de camisas negras. De este 

modo, el antifascismo dirige su atención únicamente hacia el «fascismo arcaico» del que 

hablaba Pasolini, renunciando a comprender en qué formas el «fascismo eterno» está 

reapareciendo en el mundo y a elaborar estrategias eficaces para contener su difusión y 

neutralizar sus consecuencias más nefastas. 

Estoy convencido de que la educación sigue desempeñando un papel fundamental en todo 

esto. No solo enseñando en las clases de historia lo que Pasolini definió como «fascismo 

arcaico», recordando lo que ocurrió en Europa entre los años veinte y cuarenta del siglo XX. No 

repitiéndonos como una letanía que no debemos olvidar el pasado. Sí, claro, hay que conocer 

la historia para evitar que los males del pasado se repitan. Pero eso no basta. Si eso hubiera 

funcionado, hoy no tendríamos desfiles de neo-fascistas que levantan el brazo derecho en 

saludo romano a plena luz del día, desafiando la legislación vigente.  

En el caso italiano, la cuestión es más compleja. Después de la guerra, no se ha hecho lo 

suficiente para enseñar en las escuelas qué fue exactamente el fascismo/los fascismos y 

generar en las nuevas generaciones los anticuerpos necesarios para evitar el 

resurgimiento de esta ideología. Esto se debía también a que la escuela era una institución 

estatal y el antifascismo —a partir de los años Sesenta— tras la ruptura de la unidad antifascista 

que había permitido la derrota del régimen mussoliniano durante la guerra, había sufrido un 

lento proceso de apropiación por parte de las fuerzas políticas de izquierda, perdiendo el 

potencial de identificación unitaria que había tenido hasta ese momento y convirtiéndose en 

algo «partidista». Esto permitió que se volviera a enfrentar el antifascismo al 

anticomunismo, en el que también se reconocían liberales y católicos, y que ya en los años 

Veinte había sido la base de la ampliación del consenso hacia los movimientos fascistas. El 

antifascismo comenzó entonces a ser visto no como el ideal unitario que infundía la nueva 

democracia republicana, sino como una ideología partidista que —por lo tanto— no podía 

enseñarse en la escuela pública, en la que sí había que impartir educación cívica, pero no 

se debía “hacer política”. 

La relación entre la escuela y el antifascismo —es decir, el mito fundacional de la república 

democrática nacida en 1946— ha sido desde el principio muy contradictoria. Precisamente allí, 

donde se pretendía formar a la primera generación de ciudadanos democráticos, la presencia 

de la lucha antifascista —con sus acontecimientos, sus protagonistas y el patrimonio de valores 

que la había animado— resultaba muy deficitaria. Más de una investigación ha puesto de 

manifiesto la incapacidad del sistema escolar republicano para imponer en su seno un 

nuevo modelo de ciudadanía democrática, capaz de producir la plena integración de las 

jóvenes generaciones con respecto al patrimonio civil, ético e ideal que constituía sin duda la 



Seminario del Grupo de Trabajo sobre Autoritarismos y Educación (22 de noviembre de 2025) 

 
8 

 

herencia más directa de la guerra partisana. La resistencia antifascista se presentó, en la 

mayoría de los casos, como un acontecimiento bélico más entre tantos otros, cuya 

conmemoración era deseable celebrar cada año en las aulas, y se despojaba de sus contenidos 

éticos y civiles por temor a sus posibles implicaciones políticas. 

Este fenómeno resulta especialmente evidente en los libros de texto. Diversos estudios 

han demostrado que, entre 1945 y 1965, la resistencia antifascista estuvo prácticamente 

ausente de los libros de texto italianos de primaria y secundaria. Este dato se explica fácilmente 

por el hecho de que en los primeros programas escolares republicanos el límite de la historia 

contemporánea se había fijado simbólicamente en 1918 (es decir, al final de la última guerra 

ganada por Italia y antes del estallido de las tensiones sociales y políticas que conducirían al 

advenimiento del fascismo), ampliándose hasta la Segunda Guerra Mundial solo en 1960. La 

consecuencia de ello es que, como han observado Cecilia Orfei y Carla Sparita, en los libros de 

texto de los años sesenta «la memoria de la Resistencia se recupera —más que como 

exaltación de un momento fundamental de cambio— como una fase heroica de reafirmación de 

la tradición histórica italiana, que el fascismo había interrumpido. La propia afirmación de la 

democracia en la posguerra, que se enfatiza y se propone como momento terminal de un 

proceso de desarrollo que tenía sus raíces en el Risorgimento, escapa, casi por completo, a la 

decisiva discriminación entre fascismo y antifascismo sobre la que se constituyó la República». 

La situación no ha mejorado desde entonces. 

A pesar de ello, hubo algunos profesores que, ya en la inmediata posguerra —debido también 

a la extraordinaria difusión de las teorías pedagógicas freinetianas—, se comprometieron a 

hacer experimentar a sus alumnos —en el transcurso de la actividad didáctica que se 

llevaba a cabo diariamente en el aula— los principios fundamentales de libertad, igualdad 

y democracia defendidos por el antifascismo y consagrados en la Constitución. Entre 

ellos se encontraba Mario Lodi.  

La nueva escuela anunciada por Lodi en sus obras no era la «escuela cuartel» en la que habían 

vivido hasta ese momento los niños, gobernada por «maestros gendarmes», sino una escuela 

entendida como instrumento de liberación, en la que ellos se sientan parte de una 

comunidad solidaria, sin tener «por encima a alguien que los mande y los humille, sino un 

maestro que los guíe en la exploración de la vida», y que, mediante la práctica de la 

investigación como método didáctico, sean capaces de formarse de manera autónoma una 

idea sobre la realidad que les rodea, «detectar las contradicciones del entorno social e investigar 

con qué instrumentos los hombres pueden superarlas».  

En esta escuela, la libertad de expresión a través de la escritura, el dibujo, la música y la 

expresión corporal garantizada en el microcosmos democrático de la clase no solo se derivaba 

del reconocimiento de la infancia como un estatus autónomo, con una cultura específica (la 



Seminario del Grupo de Trabajo sobre Autoritarismos y Educación (22 de noviembre de 2025) 

 
9 

 

cultura de la infancia), ni era simplemente preparatoria para la manifestación por parte de la 

infancia de reflexiones, sentimientos y estados de ánimo antes desatendidos por el mundo 

adulto. Para Lodi, la libertad de expresión y la adquisición de las habilidades técnicas necesarias 

para ejercerla eran funcionales para la maduración en el individuo de la facultad de expresarse 

libremente, indispensable para permitir la evolución integral del ser humano, convirtiéndolo 

en un ciudadano que no solo tenía «el derecho de expresar su pensamiento con la 

palabra, por escrito y por cualquier otro medio» (tal y como establece el artículo 21 de la 

Constitución republicana), sino que sabía cómo expresarlo, porque el maestro le había 

proporcionado todas las herramientas para poder hacerlo de manera adecuada, permitiéndole 

así ejercer sus derechos y aportar una contribución activa a la comunidad democrática a la que 

pertenece. Porque —como escribe en uno de sus tratados pedagógicos más lúcidos— «la 

mejor manera de entender qué es la democracia es empezar a vivirla dentro de la escuela 

(y la familia) lo antes posible, responsabilizando a los niños a todos los niveles, dándoles 

la oportunidad de discutir y decidir sobre los problemas de la vida en común» (Lodi, 

Comenzar por el niño, 1977, p. 117). 

El camino emprendido por Lodi en aquellos años es hoy seguido por pocos maestros, a pesar 

de que —ahora más que nunca— nuestra sociedad necesita volver a inspirarse en ese modelo 

pedagógico si quiere escapar de los riesgos de una nueva deriva autoritaria. 

 

4. CONCLUSIONES 

Creo que si queremos que los jóvenes de hoy dispongan de las herramientas necesarias para 

reconocer el «fascismo eterno» en las nuevas formas en que se presenta y logren preservar los 

ideales de libertad, justicia y democracia que nos ha legado el siglo XX, debemos hacer nuestro 

el llamamiento de Pasolini a la necesidad de practicar un antifascismo no hipócrita, no 

limitandonos a enseñar cómo se manifestó el fascismo en el pasado en Italia y en todo 

el mundo, sino también las formas en las que podría volver a manifestarse hoy en día. 

Ahora más que nunca necesitamos una escuela que eduque a los futuros ciudadanos para que 

conciban la política como un acto de solidaridad activa, incentivando su participación activa en 

la construcción del bien común y contrarrestando las presiones individualistas de la sociedad 

de consumo.  

Como educadores, debemos contrarrestar la idea populista de que el sistema anula las 

diferencias entre las varias ideas políticas, metiendo todo en el mismo saco. No nos 

corresponde a nosotros decirles a nuestros alumnos cómo deben pensar, sino presentarles las 

distintas opciones y hacer que tomen una decisión consciente. Debemos contrarrestar la 

apatía y la indiferencia que encierran cada vez a más personas en una “burbuja social” hecha 

de satisfacción de necesidades individuales en lugar de maduración de instancias colectivas. 

Debemos defender ese sentimiento de humanidad que es el patrimonio ético fundamental 



Seminario del Grupo de Trabajo sobre Autoritarismos y Educación (22 de noviembre de 2025) 

 
10 

 

que nuestra especie ha construido a lo largo de su evolución y que hoy se ve seriamente 

amenazado por la regresión hacia la violencia y la prevaricación. 

Como decía Eco, es improbable, que las camisas negras vuelvan a desfilar por las plazas de 

Roma (a pesar de los ejemplos que hemos dado anteriormente). El historiador italiano Enzo 

Traverso, en su conversación con Régis Meyranne publicada en el volumen I nuovi volti del 

fascismo (Ombre Corte, 2017), denuncia el auge de la derecha radical e identifica en la 

proliferación del populismo, la nueva xenofobia basada en el miedo a la sustitución étnica, 

la ostentación vulgar y descarada del racismo, el sabotaje sistemático de las reglas y la 

interpretación del equilibrio entre los poderes como una restricción innecesaria, las crecientes 

limitaciones a la libertad de prensa y la censura de cualquier voz que no se ajuste al dictado 

del poder los síntomas de un nuevo fascismo. A esto se suma la concentración de riquezas 

exorbitantes en manos de unos pocos multimillonarios, que dominan las tecnologías cada vez 

más indispensables en nuestra vida cotidiana, disponen de enormes cantidades de datos sobre 

nuestros hábitos colectivos y son capaces de influir en la opinión pública sin estar sujetos a 

ningún control. Todo ello debilita las democracias que hemos construido con esfuerzo a 

lo largo del siglo XX y nos empuja a los brazos de nuevos autoritarismos.  

Como educadores, no podemos permitir todo esto. Debemos encontrar nuevas formas, cada 

vez más eficaces, de educar en la democracia y crear en la nuestra sociedad anticuerpos 

eficaces contra los nuevos fascismos que se ciernen sobre ella. 

 

 

 


